
        
            
                
            
        

    


Tịnh Độ Thập Nghi Luận 

Trí Giả Đại Sư 

Việt Dịch: HT Thiền Tâm  

  

---o0o--- 

 Nguồn 

 http://www.hoakhaikienphat.com 

 Chuyển sang ebook 10-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.  phatphaponline.org 



---o0o--- 



Lời Mở Đầu 

 

Có  người  cho  rằng  Tịnh  Độ  Giáo  thuộc  về  hành  môn  không  phải  lý  môn, 

nghĩa là Đức Thích Ca chỉ trần thuật cảnh Cực Lạc, rồi khuyên người niệm 

Phật để cầu sanh, không thiệp đến phần lý thuyết. Nhưng thật ra, lý để đi đến 

hành, trong hành tức đã có ẩn phần giáo lý. Vả lại pháp  môn của Đức Phật 

chia  làm  Không  Tông,  Hữu  Tông,  Hiển  Giáo,  Mật  Giáo,  tất  cả  đều  nương 

tựa  và  làm  sáng  tỏ  cho  nhau.  Cho  nên  nếu  nhận  định  rằng:  không  có  Duy 

Thức hay Thiền, thì Mật và Tịnh Độ thành ra thần quyền mê tín, hoặc không 

có Tịnh Độ cùng Mật, tất Duy  Thức  và Thiền thành  ra  lý thuyết trệ không, 

đều là biết qua các tông phái Phật Giáo bằng lối nhìn phiến diện. Chẳng hạn 

như bên Thiền Tông, tuy chỉ dạy tham một câu thoại đầu, nhưng trong ấy đã 

hàm ẩn vô biên đạo lý. Tịnh Độ Tông cũng thế, một câu niệm Phật gồm cả 

Thiền, Giáo, Luật, Mật, nên cổ đức đã phán định pháp môn nầy thuộc về đốn 

giáo. Và Ngẫu  Ích Đại  Sư,  một  vị đích truyền thuộc phái  Thiên  Thai, cũng 

bảo:  'Một câu Phật  hiệu  nếu  niệm cho thuần thục, thì ba  ngàn oai  nghi tám 

muôn tế hạnh, bao nhiêu công án của Thiền Tông và đạo lý cực tắc của Giáo 

môn đều ở trong đó.' 



Để chứng minh câu niệm Phật hàm đạo lý nhiệm mầu, và giải mối nghi cho 

những  vị  tìm  hiểu  cùng  hành  trì  về  môn  nầy,  bút  giả  xin  phiên  dịch  quyển 

Thập Nghi của ngài Trí Giả, tập Hoặc Vấn của ngài Thiên Như, họp lại tạm 

lấy  nhan  đề  là  Tịnh  Độ  Quyết  Nghi  Luận.  Trong  đây  phần  nhiều  bàn  giải 

những  nghi  vấn  hơi  cao,  đáng  lẽ  bút  giả  phải  phụ  thích  thêm  những  nghi 

điểm thông thường về Tịnh Độ, song vì tự thân kém sức khỏe lại Phật sự bận 

nhiều, nên xin hẹn chờ dịp khác. 



Nội  dung quyển  nầy  trừ một  vài  điểm phụ giải có  ghi chú, ngoài ra toàn  là 

những luận thích của bậc danh đức. Học giả có thể đặt niềm tin tưởng nơi cổ 

huấn, mà mở đường vào Tịnh Độ Huyền Môn. 

Liên Du Thích Thiền Tâm 



---o0o--- 


1  

Hỏi:- Chư Phật Bồ Tát lấy đại bi làm sự nghiệp. Vậy người đã phát tâm 

Bồ Đề, nếu muốn cứu độ chúng sanh, chỉ nên nguyện sanh trong ba cõi, 

ở nơi đời ngũ trược, vào ba đường ác mà cứu khổ cho các hữu tình. Tại 

sao chúng ta đã học theo Phật, lại xa rời chúng sanh, tự sống riêng một 

cuộc đời yên ổn? Đó có phải là thiếu lòng từ bi, chuyên lo tự lợi và trái 

với đạo Bồ Đề chăng? 

 

Đáp:- Bồ Tát có hai hạng. Thứ nhất, bậc tu Bồ Tát Đạo đã lâu, chứng được 

Vô Sanh Pháp Nhẫn. Với những vị nầy, đem lời đó trách thì đúng. Thứ nhì, 

bậc chưa chứng Vô Sanh và hàng phàm phu mới phát tâm Bồ Tát. Những vị 

sau nầy cần phải thường không rời Phật, mới thành tựu được nhẫn lực và có 

thể ở trong ba cõi, vào nơi đời ác để cứu độ chúng sanh. Cho nên Luận Trí 

Độ nói: 'Hạng phàm phu còn đủ mọi sự ràng buộc, dù có lòng đại bi, nhưng 

vội muốn sanh trong đời ác để cứu chúng hữu tình khổ não, đó là điều không 

hợp  lý.'  Tại  sao  thế?  Vì  trong  cõi  đời  ác  trược,  nghiệp  phiền  não  mạnh  mẽ 

lẫy lừng. Khi ấy, mình đã không có nhẫn lực, tất tâm sẽ tùy cảnh mà chuyển, 

rồi bị sắc, thanh danh, lợi trói buộc, sanh ra đủ nghiệp tham, sân, si. Chừng 

đó tự cứu đã không rồi, nói chi là cứu chúng sanh? Giả sử được sanh trong 

cõi  người  thì  cảnh  xấu  ác  kẻ  tà  ngoại  dẫy  đầy,  người  chánh  chơn  khó  gặp, 

cho nên Phật Pháp không dễ gì nghe, Thánh Đạo không dễ gì chứng. 



Nếu  người  nhân  bố  thí,  trì  giới,  tu  phước  được  làm  bậc  quyền  quý,  mấy  ai 

không mê đắm cảnh giàu sang, buông lung trong trường dục lạc? 

Lúc đó dù có bậc Thiện  Tri Thức khuyên  bảo, họ cũng  không chịu tin  làm 

theo,  lại  vì  muốn  thỏa  mãn  lòng  tham  dục  của  mình,  nương  quyền  thế  sẵn 

có, gây ra nhiều tội nghiệp. Đến khi chết rồi, bị đọa vào tam đồ trải qua vô 

lượng  kiếp,  khi  khỏi  tam  đồ,  sanh  được  làm  người,  phải  thọ  thân  bần  tiện; 

nếu  không  gặp  Thiện  Tri  Thức  lại  mê  lầm  gây  tội  ác,  rồi  bị  đọa  nữa.  Từ 

trước đến nay chúng sanh luân hồi đều ở trong tình trạng ấy. Đây gọi là Nan 

Hành Ðạo vậy. Kinh Duy Ma cũng nói: 'Chính bịnh của mình còn không tự 

cứu được, đâu có thể cứu được bịnh cho kẻ khác.' 



Luận Trí Độ cũng nói: 'Ví như hai người, mỗi kẻ đều có thân nhân bị nước 

lôi  cuốn;  một  người  tánh  gấp  nhảy  ngay  xuống  nước  để  cứu  vớt,  nhưng  vì 

thiếu phương tiện nên cả hai đều bị đắm chìm. Một người sáng tỉnh hơn vội 

chạy đến lấy thuyền bơi ra cứu vớt, nên cả hai đều không bị nạn trầm nịch.' 

Bậc  Bồ  Tát  mới  phát  tâm  vì  chưa  đủ  nhẫn  lực  nên  không  thể  cứu  chúng 

sanh,  cũng  như  người  trước.  Những  vị  Bồ  Tát  thường  gần  gũi  Phật  chứng 

được  Vô  Sanh  Nhẫn,  mới  có  thể  nhập  thế  và  cứu  độ  vô  lượng  chúng  sanh 

cũng như người sau. Như trẻ thơ không nên rời  mẹ, nếu rời mẹ thì hoặc rơi 

vào  hầm  giếng,  té  xuống  sông  đầm,  hoặc  đói  khát  mà  chết.  Lại  như  chim 

non chưa đủ lông cánh, chỉ có thể nhảy chuyền theo cành cây; đợi chừng nào 

lông  cánh  đầy  đủ,  mới  có  thể  bay  xa,  thong  thả  vô  ngại.  Phàm  phu  không 

nhẫn lực, chỉ nên chuyên niệm Phật A Di Đà cho được nhất tâm, đợi khi tịnh 

nghiệp thành tựu, lúc lâm chung sẽ được Phật tiếp dẫn vãng sanh, quyết định 

không nghi. Khi thấy Đức A Di Đà chứng quả Vô Sanh rồi, chừng ấy sẽ cỡi 

thuyền Pháp Nhẫn vào biển luân hồi cứu vớt chúng sanh, mặc ý làm vô biên 

Phật sự. 



Cho  nên  bậc  bi  tâm  hành  giả,  như  muốn  giáo  hóa  nơi  địa  ngục,  vào  biển 

trầm luân, nên chú ý đến nhân duyên cầu sanh Tịnh Độ. Điều nầy Thập Trụ 

Tỳ Bà Sa Luận gọi là Dị Hành Đạo. 



---o0o--- 




2  

Hỏi:-  Thể  của  Pháp là  không,  xưa  nay  vẫn  vô  sanh  và  bình đẳng  vắng 

lặng.  Nếu  bỏ  Ta  Bà  cầu  về  Cực  Lạc,  há  chẳng  là  trái  lý  ư?  Lại  trong 

Kinh nói: 'Muốn cầu về Tịnh Độ, trước phải tịnh tâm mình; tâm mình 

thanh  tịnh,  cõi  Phật  mới  thanh  tịnh.'  Người  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  cũng 

chẳng là trái lý này? 



Đáp:- Vấn đề ấy có hai nghĩa. Xin phân làm tổng đáp và biệt đáp. 

Về phần tổng đáp,  nếu ông cho rằng cầu  về Tịnh Độ tức  là bỏ đây tìm kia, 

không  hợp  với  lý  bình  đẳng  như  như.  Còn  ông  chấp  Ta  Bà  không  cầu  về 

Cực Lạc, há lại không bị lỗi bỏ kia chấp đây sao? Nếu ông bảo: 'Tôi không 

cầu kia cũng không chấp  đây'  thì  lại  mắc  lỗi đoạn diệt. Cho  nên  Kinh  Kim 

Cang Bát Nhã nói: 'Tu Bồ Đề! Ông đừng nghĩ rằng nói phát tâm Vô Thượng 

Bồ  Đề  là  đoạn  diệt  hết  tướng  của  các  pháp.  Tại  sao  thế?  Vì  phát  tâm  Vô 

Thượng Bồ Đề, đối với các pháp không nói tướng đoạn diệt.' 



Về  phần  biệt  đáp,  như  ông  đã  gạn  về  lý  Vô  Sanh  và  tâm  tịnh,  tôi  xin  giải 

thích. Vô Sanh cũng chính  là  lý bất sanh  bất diệt. Bất sanh  là các pháp  giả 

hợp của sanh duyên không tự tánh, nên không thật có sanh thể và thời gian 

sanh. Xét ra không phải thật từ đâu mà đến, nên gọi là bất sanh. Bất diệt là 

khi  các  pháp  hoại  diệt  cũng  không  tự  tánh,  nó  không  bảo  rằng  mình  hoại 

diệt. Vì nó không thật có chỗ đi về nên gọi là bất diệt. Cho nên lý Vô Sanh 

hay bất sanh diệt không phải  ngoài các pháp sanh diệt  mà có. Vì thế chẳng 

phải  không  cầu  sanh  Tịnh  Độ  mà  gọi  là  Vô  Sanh.  Trung  Quán  Luận  nói: 

'Các pháp nhân duyên sanh, ta nói chính là không, đó gọi là giả danh, cũng 

là  nghĩa  Trung  Đạo.'  Lại  nói:  'Các  pháp  không  tự  sanh,  không  từ  nơi  cái 

khác  mà sanh, không phải cộng sanh, cũng  không  phải  vô  nhân,  nên  gọi  là 

Vô  Sanh.'  Kinh  Duy  Ma  nói:  'Tuy  biết  các  cõi  Phật,  cùng  với  hữu  tình 

không,  mà  thường  tu  Tịnh  Độ  để  giáo  hóa  quần  sanh.'  Lại  nói:  'Ví  như  có 

người  tạo  lập  cung  thất,  nếu  cất  ở  chỗ  đất  trống  thì  tùy  ý  không  ngại.  Nếu 

muốn xây giữa hư không, tất không thể thành. Chư Phật thuyết pháp thường 

nương  theo  Nhị  Ðế,  không  phải  hoại  giả  danh  mà  nói  Thật  Tướng  của  các 

pháp.'  Cho  nên  người  trí  tuy  siêng  cần  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  mà  rõ  sanh  thể 

không thật có. Đây mới là chân Vô Sanh và cũng là nghĩa tâm tịnh cõi Phật 

thanh tịnh. Trái lại kẻ ngu bị cái sanh ràng buộc, nghe sanh liền nghĩ là sanh, 

nghe  nói  Vô  Sanh  lại  chấp  là  không  có  sanh  về  nơi  nào  cả,  đâu  biết  rằng 

sanh chính là Vô Sanh, Vô Sanh há lại ngại vì sanh? Vì không hiểu lẽ ấy, họ 

sanh lòng tranh chấp thị phi, khinh chê người cầu sanh Tịnh Độ, thật rất sai 

lầm!  Đây  chính  là  kẻ  tội  nhơn  báng  Pháp,  hạng  tà  kiến  ngoại  đạo  vậy. 





---o0o--- 




3  

Hỏi:-  Tất  cả  cõi  Tịnh  Độ  của  chư  Phật  ở  mười  phương  công  đức  đều 

bình đẳng, pháp tánh cũng như vậy. Người tu nên nhớ nghĩ khắp tất cả 

công đức của chư Phật, cầu về các cõi tịnh ở mười phương mới phải, sao 

nay lại riêng cầu Tịnh Độ của một đức Phật? Như thế chẳng là trái với 

lý bình đẳng cầu sanh ư? 

Đáp: - Tất cả cõi  tịnh của chư Phật thật ra đều bình  đẳng. Nhưng  vì chúng 

sanh  ở  cõi  này  phần  nhiều  là  kẻ  độn  căn  trược  loạn,  nếu  không  buộc  tâm 

chuyên vào một cảnh thì Tam Muội khó thành. Chuyên niệm Phật A Di Đà, 

tức là Nhất Tướng Tam Muội, vì tâm chuyên nhất nên được sanh về cõi kia. 

Như trong Kinh Tùy Nguyện Vãng Sanh, Phổ Quảng Bồ Tát hỏi Phật: 'Bạch 

Đức Thế Tôn! Mười phương đều có Tịnh Độ, tại sao Thế Tôn lại riêng khen 

ngợi cõi Tây Phương Cực Lạc và khuyên chúng sanh nên chuyên niệm Phật 

A  Di  Đà  để  cầu  về  cõi  ấy?'  Phật  bảo  ngài  Phổ  Quảng:  'Chúng  sanh  ở  cõi 

Diêm Phù Đề phần nhiều tâm trược loạn, vì thế ta chỉ tán thán một Tịnh Độ 

ở Tây Phương khiến các hữu tình chuyên tâm vào một cảnh để cho sự vãng 

sanh  được  dễ  thành  tựu.  Nếu  nhớ  niệm  tất  cả  chư  Phật,  vì  niệm  cảnh  quá 

rộng,  nên  tâm  mênh  mang tán  lạc, Tam Muội khó thành, không được  vãng 

sanh. Lại sự cầu công đức của một vị Phật cùng sự cầu công đức của tất cả 

Phật không khác nhau, vì chư Phật đồng một pháp tánh. Cho nên niệm Phật 

A Di Đà tức là niệm tất cả Phật, sanh Tây Phương Tịnh Độ, tức là sanh tất 

cả Tịnh Độ. Vì thế Kinh Hoa Nghiêm nói: 'Thân tất cả chư Phật là thân một 

Đức  Phật,  một  tâm  một  trí  huệ,  lực  vô  úy  cũng  thế.'  Lại  nói:  'Ví  như trăng 

tròn  sáng,  in  bóng  khắp  sông  hồ,  ảnh  tượng  tuy  vô  cùng,  mặt  trăng  chỉ  là 

một, như đấng Vô Ngại Trí, thành bậc Đẳng Chánh Giác, ứng hiện tất cả cõi, 

thân Phật không có hai.' 



Tóm  lại,  người có trí  huệ  nương  nơi thí dụ trên sẽ  hiểu được  lý  một tức tất 

cả, tất cả là một. Khi hiểu được lý nầy, thì niệm một Đức Phật, chính là niệm 

tất cả chư Phật vậy. 



---o0o--- 




4  

 

Hỏi:- Mười phương đều có chư Phật và Tịnh Độ. Nếu vì lẽ chúng sanh ở 

cõi nầy tâm tánh trược loạn, niệm nhiều vị Phật e Tam Muội khó thành, 

tại sao người tu không tùy ý niệm một đức Phật, tùy nguyện cầu sanh về 

một Tịnh Độ nào khác, hà tất phải riêng niệm Đức A Di Đà cầu sanh về 

Cực Lạc? 



Đáp:-  Phàm  phu  vô  trí  phải  theo  lời  Phật  dạy,  chẳng  nên  tự chuyên,  vì  thế 

xưa nay  những  người tu Tịnh Độ đều chuyên  niệm Phật A Di Đà. Theo  lời 

Phật  dạy  là  thế  nào?  Đức  Thích  Ca  Thế  Tôn  một  đời  thuyết  pháp,  hằng 

khuyên chúng sanh  niệm Phật  A Di Đà cầu sanh  về thế  giới Cực  Lạc. Như 

trong các kinh Vô Lượng Thọ, Quán Vô Lượng Thọ, Phật Thuyết A Di Đà, 

Pháp  Hoa,  Hoa  Nghiêm...  có  đến  mấy  mươi  bộ,  Phật  đều  ân  cần  khuyên 

sanh  về  Tây  Phương.  Chẳng  những  riêng  các  kinh,  mà  trong  các  luận,  chư 

Bồ Tát, Tổ Sư đều bảo nên cầu sanh về Cực Lạc. 



Lại nữa, đức Phật A Di Đà có bốn mươi tám điều đại bi nguyện lực để tiếp 

độ chúng sanh. Kinh Quán Vô Lượng Thọ nói: 'Phật A Di Đà có tám  mươi 

bốn ngàn tướng,  mỗi tướng có tám  mươi bốn ngàn vẻ đẹp tùy hình,  mỗi vẻ 

đẹp  phóng  ra  tám  mươi  bốn  ngàn  tia  sáng  soi  khắp  pháp  giới  nhiếp  lấy 

chúng sanh niệm Phật không rời bỏ. Nếu có chúng sanh nào niệm danh hiệu 

ngài,  thì  cơ  cảm  tương  ưng,  quyết  định  sẽ  được  vãng  sanh.'  Các  kinh  Phật 

Thuyết A Di Đà, Vô Lượng Thọ, Cổ Âm Vương Đà La Ni đều nói: 'Khi Đức 

Thích Ca thuyết kinh,  hằng  hà sa chư Phật ở  mười phương đều  hiện  tướng 

lưỡi rộng dài che khắp cõi đại thiên để chứng thật rằng nếu chúng sanh nào 

niệm Phật A Di Đà, tất sẽ nương nhờ đại bi nguyện lực của ngài, quyết định 

được sanh về thế giới Cực Lạc.' 



Nên  biết  Phật  A  Di  Đà  đối  với  cõi  nầy  có  nhân  duyên  lớn.  Như  kinh  Vô 

Lượng Thọ nói: 'Trong thời mạt, khi các kinh khác đã diệt hết, chỉ còn kinh 

nầy  lưu  trú  ở  đời  một  trăm  năm  để  tiếp  độ  loài  hữu  tình  vãng  sanh  về  cõi 

kia.' Đây là điểm chứng minh Phật A Di Đà đối với chúng sanh ở cõi trược 

nầy có đại nhân duyên. 

Về các Tịnh Độ khác, tuy một, hai bộ kinh có lược khuyên vãng sanh, song 

chẳng  bằng cõi Cực  Lạc  là  tiêu điểm  mà các kinh,  luận đều ân cần khuyến 

hướng. 



---o0o--- 




5  

Hỏi:- Hàng cụ phược phàm phu nghiệp ác sâu dày, đầy đủ tất cả phiền 

não,  dù  có  chút  ít  công  đức  tu  hành,  hoặc  chướng  vẫn  chưa  vơi  được 

trong muôn một. Cõi Cực Lạc rất thanh tịnh trang nghiêm, còn siêu việt 

hơn tam giới. Thế thì hạng phàm phu ấy làm sao vãng sanh? 



Đáp:- Có hai duyên: tự lực và tha lực. Về tự lực, hàng cụ phược phàm phu ở 

thế giới nầy tuy có đôi chút tu hành, thật ra chưa có thể sanh về Tịnh Độ và 

xứng  đáng  được  ở  Tịnh  Độ.  Kinh  Anh  Lạc  nói:  'Từ địa  vị  cụ  phược  phàm 

phu chưa biết Tam Bảo và nhân quả thiện ác, trước tiên mới phát tâm Bồ Đề 

phải  lấy  tín  làm  gốc, đến khi  vào Đạo  Phật lại  lấy  giới  làm  nền tảng.  Hạng 

phàm phu nầy khi mới thọ giới Bồ Tát, nếu mỗi đời cứ tiếp tục giữ giới như 

thế  không  cho  khuyết  phạm,  trải  qua  ba  kiếp  mới  đến  địa  vị  Sơ  Phát  Tâm 

Trụ.  Lại cứ như thế  mà tu Thập Tín, Thập Ba  La Mật cùng  vô  lượng  hạnh 

nguyện, nối nhau không gián đoạn, mãn một vạn kiếp, mới đến ngôi đệ lục 

Chánh Tâm Trụ. Khi tiến lên đệ thất Bất Thối Trụ tức là đã vào Chủng Tánh 

Vị, nhưng địa vị nầy cũng chưa được sanh về Tịnh Độ. Đây là ước về tự lực. 

Về tha lực, nếu kẻ nào tin nơi nguyện lực đại bi nhiếp lấy chúng sanh niệm 

Phật của Đức A Di Đà, rồi phát lòng  Bồ  Đề tu  môn Niệm Phật Tam Muội, 

chán  thân  hữu  lậu  trong  ba  cõi,  thực  hành  bố  thí,  trì  giới  cùng  các  phước 

nghiệp,  mỗi  hạnh  đều  hồi  hướng  nguyện  sanh  Tây  Phương  thì  cơ  cảm  hợp 

nhau, nương nhờ Phật lực liền được vãng sanh. Cho nên Thập Trụ Tỳ Bà Sa 

Luận nói: 'Có hai lối tu: Nan Hành Đạo và Dị Hành Đạo. Nan Hành Đạo là 

chúng sanh ở cõi  ngũ trược trải qua  vô  lượng  đời chư Phật, cầu  ngôi  A  Bệ 

Bạt Trí, thật rất khó được. Nỗi khó  nầy nhiều  vô số như cát bụi, nói không 

thể xiết. Nay chỉ kể sơ lược năm điều:  

a.Ngoại đạo dẫy đầy, làm loạn Bồ Tát Pháp. 

b.Bị người ác, kẻ vô lại phá hư thắng đức của mình. 

c.Dễ bị phước báo làm điên đảo, có thể khiến hoại mất phạm hạnh. 

d.Dễ bị lạc vào lối tự lợi của Thanh Văn, làm chướng ngại lòng đại từ. 

e.Bởi duy có tự lực không tha lực hộ trì, nên sự tu hành rất khó khăn, ví như 

người  què  yếu  đi  bộ  một  mình  tuy  rất  khó  nhọc,  một  ngày  chẳng  qua  chỉ 

được vài dặm. 

Dị  Hành  Đạo  là  chúng  sanh  ở  cõi  nầy  nếu  tin  lời  Phật,  tu  môn  Niệm  Phật 

nguyện  về  Tịnh  Độ,  tất  sẽ  nhờ  nguyện  lực  của  Phật  nhiếp  trì,  quyết  định 

được  vãng sanh không còn  nghi. Ví  như người  nương  nhờ sức thuyền  xuôi 

theo dòng nước, tuy đường xa ngàn dặm cũng đến nơi không mấy chốc. Lại 

ví như người tầm thường nương theo luân bảo của Thánh Vương, trong một 

ngày  đêm  có  thể  du  hành  khắp  bốn  châu  thiên  hạ.  Đây  không  phải  do  sức 

mình, mà chính là nhờ thế lực của Chuyển Luân Vương.' 

Cũng có kẻ suy theo lý mà cho rằng hạng phàm phu hữu lậu không thể sanh 

về Tịnh  Độ  và không thể thấy thân Phật. Nhưng công đức niệm  Phật thuộc 

về  vô  lậu  thiện  căn,  hạng  hữu  lậu  phàm  phu  do  phát  tâm  Bồ  Đề  cầu  sanh 

Tịnh  Độ  và  thường  niệm  Phật,  nên  có  thể  phục  diệt  phiền  não,  được  vãng 

sanh, và tùy phần thấy thô tướng của Phật. Còn bậc Bồ Tát thì cố nhiên được 

vãng sanh, lại thấy tướng vi diệu của Phật, điều ấy không còn nghi ngờ chi 

nữa. Cho nên kinh Hoa Nghiêm nói:  

'Tất cả các cõi Phật, 

Ðều bình đẳng nghiêm tịnh, 

Chúng sanh hạnh nghiệp khác, 

Chỗ thấy chẳng đồng nhau.' 

Đây là chỉ cho ý nghĩa trên vậy. 



---o0o--- 




6 

Hỏi:- Hàng cụ phược phàm phu được sanh về cõi Cực Lạc, giả sử phiền 

não ác kiến thường nổi lên thì làm sao được gọi là: 'Vượt hơn ba cõi, lên 

ngôi Bất Thối?' 

 

Ðáp:-  Người  được  sanh  về  Tây  Phương  dù  là  hàng  cụ  phược  phàm  phu, 

cũng  không  khi  nào  khởi  phiền  não  ác  kiến  và  không  được  lên  ngôi  Bất 

Thối; bởi có năm nhân duyên:  

a. Do nguyện lực đại bi của Phật nhiếp trì. 

b.  Ánh  sáng  của  Phật  thường  soi  đến  thân,  nên  lòng  Bồ  Đề  của  chư  thiên 

nhơn luôn luôn tăng tiến. 

c.  Chim,  nước,  rừng,  cây  gió,  âm  nhạc  thường  phát  ra  tiếng  pháp:  khổ, 

không,  vô  thường,  vô  ngã;  hành  giả  nghe  rồi  sanh  lòng  niệm  Phật,  niệm 

Pháp, niệm Tăng. 

d. Chúng sanh được sanh về Cực Lạc thì bạn lành toàn là bậc Bồ Tát thượng 

thiện, tuyệt tất cả chướng nạn, ác duyên, lại không ngoại đạo tà ma, nên tâm 

thường an tịnh. 

e. Đã được sanh về cõi ấy thì thọ lượng vô cùng, đồng với Phật và Bồ Tát, 

an nhiên tu tập trải qua vô biên a tăng kỳ kiếp. 

Do năm nhân duyên trên nên chúng sanh sanh về Cực Lạc tất được bất thối 

chuyển và không khi nào khởi phiền não ác kiến. Còn chúng hữu tình ở cõi 

ác  trược  nầy,  thọ  số  ngắn  ngủi,  ác  duyên  chướng  nạn  dẫy  đầy,  nên  rất  khó 

được  bất  thối  chuyển,  lý  ấy  đã  hiển  nhiên,  không  còn  chi  phải  nghi  ngờ. 





---o0o--- 




7  

Hỏi:-  Di  Lặc  Bồ  Tát  là  bậc  Nhứt  Sanh  Bổ  Xứ,  hiện  ở  cung  trời  Đâu 

Suất;  ngài sẽ kế vị  đức Thích Ca  mà thành Phật trong  tương lai. Thiết 

tưởng  chúng  ta  nên  tu  thượng  phẩm  thập thiện  cầu  sanh  về  nơi  đó  để 

được diện kiến Ngài. Đợi đến khi Bồ Tát giáng thế thành Phật, ta cũng 

theo Ngài mà hạ sanh, trong ba hội Long Hoa tất sẽ được chứng thánh 

quả. Thế thì cần chi phải cầu sanh về Tây Phương Tịnh Độ? 



Đáp:-  Cầu  về  Đâu  Suất  cũng  có  thể  gọi  là  nghe  đạo,  thấy  Phật,  gần  giống 

như cầu  về  Tây  Phương.  Nhưng  nếu  xét  kỹ  lại  trong  ấy  có  sự  hơn  kém  rất 

xa. Xin kể ra hai việc để luận:  

1. Dù chúng ta có tu  Thập Thiện, chưa chắc đã được sanh  về Đâu Suất. Vì 

Kinh Di Lặc Thượng Sanh nói: 'Hành giả phải tu các môn Tam Muội đi sâu 

vào  chánh  định,  mới  được  sanh  lên  Nội  Viện  thiên  cung'.  Xét  qua  phương 

diện ấy, ta thấy Di Lặc Bồ Tát không có phương tiện tiếp dẫn, đâu bằng sức 

bản nguyện cùng sức quang minh của Đức A Di Đà có năng lực nhiếp thủ và 

tế  độ  những  chúng  sanh  niệm  Phật.  Lại  khi  Đức  Thích  Ca  nói  về  nghĩa 

phương  tiện  tiếp  dẫn  trong  cửu  phẩm  giáo  môn,  Ngài  đã  ân  cần  khuyên 

chúng  sanh  nên  về  Cực  Lạc.  Phương  tiện  nầy  rất  giản  dị,  hành  giả  chỉ  cần 

niệm Phật A Di Đà, cơ cảm hợp nhau, liền được vãng sanh. Như ở thế gian 

chiêu  mộ  người, nếu kẻ  nào  muốn  gia  nhập thì cơ  hội  hợp nhau,  liền thành 

sự việc. 



2.  Đâu  Suất  thiên  cung  dù  sao  cũng  ở  trong  Dục  giới,  nên  kẻ  thối  vị  rất 

nhiều. Nơi ấy chim, nước, rừng cây gió, âm nhạc không phát ra tiếng pháp, 

có thể khiến chúng sanh phục diệt phiền  não nhớ  nghĩ  Tam  Bảo, phát  lòng 

Bồ Đề. Trái lại còn có nữ nhơn gây tăng thượng duyên cho tâm trước nhiễm 

ngũ dục của hành  giả. Mà vẻ  xinh đẹp của các thiên  nữ ấy  lại  vi diệu tuyệt 

vời,  làm  cho  chư thiên  đắm  mê,  ít  có  vị  nào  tránh  khỏi.  Sao  bằng  cõi  Cực 

Lạc  cây  chim  tuyên  Diệu  Pháp,  gió  nhạc  diễn  Bồ  Đề,  chúng  sanh  nghe  rồi 

phiền não tiêu tan, đạo tâm tăng tiến? Cõi Tịnh Độ của Phật A Di Đà không 

có người nữ và kẻ phát tâm Nhị Thừa, chỉ thuần là những pháp lữ Đại Thừa 

thanh tịnh, phiền  não ác nghiệp không thể phát khởi;  như thế  làm sao hành 

giả không mau chứng quả vị Vô Sanh? Chỉ so sánh qua vài điều mà sự hơn 

kém đã hiển nhiên, còn chi phải nghi ngờ do dự? 



Đến như sự gặp Phật Di Lặc được chứng thánh quả, cũng đã vị tất! Như khi 

Đức  Thích  Ca  còn  tại  thế  có  biết  bao  nhiêu  chúng  sanh  thấy  Phật,  mà  vẫn 

không  được  chứng  thánh  quả?  Lúc  Đức  Di  Lặc  ra  đời  cũng  vậy,  có  vô  số 

chúng sanh thấy Phật nghe pháp, song không được chứng thánh quả. Riêng 

về  Tịnh  Độ  của  Phật  A  Di  Đà,  chỉ  được  sanh  về,  quyết  sẽ  chứng  Vô  Sanh 

Pháp  Nhẫn,  không  một  kẻ  nào  thối  đọa  trở  lại  tam  giới,  bị  nghiệp  sanh  tử 

buộc ràng. 



Lại nghe Tây Vức Truyện nói: -Có ba vị Bồ Tát là Vô Trước, Thế Thân, Sư 

Tử Giác thâm tu thiền định, quyết chí đồng sanh về Đâu Suất. Ba vị đó cùng 

ước hẹn, nếu ai sanh  lên Nội Viện được thấy đức Di  Lặc trước, phải trở  về 

báo tin cho huynh đệ biết. Ngài Sư Tử Giác quy tịch trước, trải qua thời gian 

khá  lâu,  không  trở  lại  báo  tin.  Kế  đó  ngài  Thế  Thân  vô  thường;  khi  lâm 

chung, Vô Trước Bồ Tát dặn rằng: 'Sau khi em bái kiến đức Di Lặc, phải trở 

xuống cho anh biết  ngay.'  Thế Thân  Bồ  Tát tịch  rồi ba  năm sau  mới  trở  lại 

báo  tin.  Ngài  Vô  Trước  hỏi:  'Tại  sao  em  thông  báo  trễ  như thế?'  Thế  Thân 

đáp:  'Sau khi  lễ kiến  đức Di  Lặc,  vừa  nghe ngài thuyết pháp chỉ dạy  xong, 

em  cung  kính  đi  vi  nhiễu  ba  vòng  rồi  trở  xuống  đây  báo  tin  liền.  Vì  một 

ngày đêm  ở Đâu Suất bằng 400  năm  nơi  hạ  giới,  nên  mới trễ đến ba  năm.' 

Vô Trước lại hỏi: 'Còn Sư Tử Giác hiện ở đâu?' Thế Thân đáp: 'Sư Tử Giác 

bị lạc vào Đâu Suất ngoại viện, đang say đắm cảnh ngũ dục, từ khi sanh lên 

đến nay, chưa được thấy đức Di Lặc.' 

Xem thế thì biết các bậc tiểu Bồ Tát sanh về Đâu Suất còn bị mê lạc, huống 

nữa  là phàm phu. Cho  nên  người tu  muốn chắc chắn được bất thối chuyển, 

nên cầu về Cực Lạc, chớ nguyện sanh lên Đâu Suất. 



---o0o--- 


8 

Hỏi:- Chúng sanh từ vô thỉ đến giờ tạo vô lượng tội; đời nay lúc bé đến 

già, do không gặp thiện tri thức, lại gây thêm nhiều nghiệp ác. Như thế 

làm  sao  lại  bảo:  'Khi  lâm  chung  mười  niệm  thành  tựu  liền  được  vãng 

sanh?'  Và  cái  lý  'vượt  qua  kiết  nghiệp  ba  cõi'  làm  sao  giải  thích  cho 

thông? 



Đáp:- Những  nghiệp chủng  lành dữ của chúng sanh từ kiếp  vô thỉ đến  nay, 

hoặc  ít  hoặc  nhiều,  hoặc  yếu  hoặc  mạnh  thật  ra  vẫn  khó  biết.  Nhưng  nếu 

người  nào khi  lâm chung  gặp thiện tri thức và  thành tựu  mười  niệm, tất kẻ 

ấy đã có túc  thiện  nghiệp. Nếu chẳng thế thì  thiện tri thức còn không được 

gặp, huống chi là thành tựu mười niệm? Như ông cho rằng ác nghiệp từ vô 

thỉ  là  nặng,  mười  niệm  khi  lâm chung  là  nhẹ; tôi  xin đem ba đạo  lý để  giải 

thích  sự  vãng  sanh  ấy  không  thuộc  về  trường  hợp  khinh  trọng,  không  phải 

tại công  hạnh  nhiều  ít  hay thời  gian  lâu  mau. Ba đạo ấy  là: Do bởi tâm, do 

bởi duyên, và do bởi quyết định. 



Do  bởi  tâm  là  loài  hữu  tình  khi  tạo  tội  đều  từ  nơi  vọng  niệm  điên  đảo  mà 

sanh,  còn  lúc  niệm  Phật  lại  từ  nơi  nghe  danh  hiệu  công  đức  chân  thật  của 

Phật A Di Đà mà khởi; một bên hư, một bên thật đâu thể sánh nhau! Ví như 

một  gian  thạch  thất  đóng  kín  để  tối  muôn  năm,  nếu  được  người  mở  ra  cho 

ánh sáng  mặt trời soi  vào, sự tối ấy  liền  mất; đâu phải  vì do tối tăm  đã  lâu 

mà  không  được  sáng  ư?  Người  tạo  ra  tội  nhiều  kiếp,  khi  lâm  chung  thành 

tựu mười niệm được vãng sanh cũng lại như vậy. 



Do bởi duyên là loài hữu tình khi tạo tội đều từ nơi vọng niệm tối tăm điên 

đảo, duyên theo cảnh giới hư huyễn mà sanh; lúc niệm Phật lại từ nơi nghe 

danh  hiệu công đức chân thật thanh tịnh của Phật Di Đà duyên theo Bồ Đề 

tâm mà khởi. Như thế, một bên chân, một bên ngụy, đâu thể sánh nhau! Ví 

như  có  người  bị  trúng  tên  độc,  tên  ghim  sâu,  sức  độc  mạnh,  xương  thịt 

nhiễm  trọng  thương,  nếu  được  nghe  được  tiếng  trống  thần  dược  thì  tên  tự 

bắn ra, độc tiêu tan hết; đâu phải vì do tên sâu độc nặng mà không được an 

lành  ư?  Người  tạo  tội  nhiều  kiếp,  khi  lâm  chung  thành  tựu  mười  niệm  mà 

được vãng sanh cũng lại như vậy. 



Do bởi quyết định, là loài hữu tình khi tạo tội đều từ nơi gián tâm hoặc hậu 

tâm; lúc lâm chung niệm Phật lại không có hai tâm đó, mà từ nơi một niệm 

mãnh liệt trì danh rồi xả  mạng, nên được siêu thoát. Ví như sợi dây cực to, 

cả  ngàn  người  bứt  không  đứt,  nếu  có  đứa  bé  cầm  gươm  Thái  A  mà  chém, 

dây liền đứt đoạn. Lại như đống củi rất lớn chứa góp từ cả ngàn năm, nếu có 

người dùng một đốm lửa mà đốt, củi liền cháy hết. Và như có người trọn đời 

tu  mười nghiệp lành ưng được sanh về cõi trời, nhưng khi lâm chung kẻ ấy 

khởi  một  niệm tà kiến  mạnh  mẽ, liền bị đọa vào  A Tỳ địa  ngục. Nghiệp ác 

vẫn hư vọng, mà do bởi tâm niệm quyết liệt, còn có thể lấn lướt nghiệp lành 

một đời, khiến cho chúng sanh bị đọa vào ác đạo; huống chi sự niệm Phật là 

nghiệp lành chân thật, có người khi lâm chung dùng tâm mãnh liệt trì danh, 

lại không thể lấn áp ác nghiệp từ vô thỉ ư? Cho nên người tạo tội nhiều kiếp, 

khi  lâm  chung  dùng  tâm  mãnh  liệt  thành  tựu  mười  niệm  mà  không  được 

vãng sanh, quyết không có lý đó! 



Kinh  nói:  'Chí  tâm  niệm  một  câu  A  Di  Đà,  sẽ  tiêu  diệt  được  tội  nặng  nơi 

đường  sanh  tử  trong  tám  mươi  ức  kiếp.'  Sở  dĩ  có  sự  kiện  đó,  vì  hành  giả 

niệm  Phật  dùng  tâm  mãnh  liệt  nên  mới  phục  diệt  được  ác  nghiệp;  nếu  khi 

lâm chung dùng tâm ấy niệm Phật, quyết định sẽ vãng sanh, không còn nghi 

ngờ chi nữa! Cổ truyền phán định mười niệm khi lâm chung hoàn toàn thuộc 

về  biệt  thời  ý  (  ý  nói  túc  nhân).  Lý ấy  không  đúng.  Tại  sao  thế?  -Vì  trong 

Nhiếp  Luận  nói:  'Nếu  chỉ  là  biệt  thời  thì  duy  phát  nguyện,  toàn  không  có 

hạnh.' Tạp Tập Luận nói: 'Nếu nguyện vãng sanh về Cực Lạc liền được vãng 

sanh,  nếu  nghe  danh  hiệu  Phật  Vô  Cấu  liền  chứng  được  quả  Vô  Thượng 

Chánh Giác, đó mới là biệt thời nhân.' Riêng về người khi lâm chung thành 

tựu  mười  niệm  là  do  duyên  lành  nên  được  gặp  thiện  tri  thức  dạy  bảo,  lại 

cũng do tự mình chí tâm thật hành pháp niệm Phật mới có kết quả; nếu chỉ 

định cho hoàn toàn thuộc về túc nhân, thật đã sai lầm! Nguyện các hành giả 

nghĩ sâu lý nầy tự sanh lòng kiên cố đừng tin theo dị kiến ma để lạc lối mê. 





---o0o--- 




9 

Hỏi:-  Thế  giới  Cực  Lạc  cách  đây  mười  muôn  ức  cõi  Phật,  hạng  phàm 

phu  yếu  kém  làm  sao  có  thể  đi  đến?  Lại,  trong  luận  Vãng  Sanh  nói: 

'Người  nữ,  kẻ  căn  thiếu.  Nhị thừa  chủng  không  sanh.'  Đã  có  lời  ấy  thì 

người nữ và kẻ sáu căn không toàn vẹn chắc là không được vãng sanh? 



Đáp:-  Thế  giới  Cực  Lạc  cách  đây  mười  muôn  ức  cõi  Phật  là  đối  với  tâm 

lượng của hạng nhục nhãn phàm phu ở trong nẻo luân hồi mà nói vậy thôi. 

Nếu đối  với chúng sanh tịnh  nghiệp thành tựu thì tâm ở trong định khi  lâm 

chung  chính  là  tâm  thọ  sanh  về  Tịnh  Độ,  vừa  động  niệm  liền  được  vãng 

sanh.  Vì  thế  trong  Quán  Kinh  nói:  'Cõi  nước  của  Phật  A  Di  Đà  cách  đây 

không  xa!'  Lại  nghiệp  lực  không  thể  nghĩ  bàn,  trong  một  niệm  liền  được 

sanh về cõi Phật, không cần phải lo đường lối xa xôi. Ví như người nằm mơ, 

thân  tuy  ở  nơi  giường,  mà  tâm  đi  khắp  các  nơi  xa  lạ  như  lúc  còn  thức.  Sự 

sanh về Tịnh Độ đại để cũng như vậy. 



Còn câu: 'Người nữ, kẻ căn thiếu. Nhị thừa chủng không sanh' là ý nói người 

nữ khi sanh về Cực Lạc sẽ chuyển thành nam, kẻ căn thiếu lúc về đó các căn 

sẽ  đầy  đủ,  và  tất  cả  đều  được  ba  mươi  hai  tướng  tốt;  chớ  không  phải  bảo 

người nữ cùng kẻ căn thiếu, không được vãng sanh. Nếu quả như thế thì bà 

Vi Đề  Hy  và  năm trăm thị  nữ đâu được  Phật thọ ký cho sanh  về Cực  Lạc? 

Thế nên, người nữ cùng kẻ đui điếc câm ngọng ở cõi nầy, nếu niệm Phật A 

Di Đà, tất đều được  vãng sanh. Đến  như hàng  nhị  thừa,  nếu chịu  hướng  về 

Đại Thừa tin môn Tịnh Độ, nguyện về Cực Lạc, niệm Phật A Di Đà, quyết 

định  đều  được  vãng  sanh,  và  khi  đã  về  cõi  ấy  không  còn  chấp  theo  tâm 

lượng hẹp hòi của nhị thừa nữa. Trong Kinh Vô Lượng Thọ, Pháp Tạng Tỳ 

Khưu, tiền thân của Phật A Di Đà đã phát nguyện rằng: 'Như tôi đắc quả Vô 

Thượng Giác, tất cả  người  nữ trong  mười  phương  thế  giới  nhàm  chán thân 

nữ, xưng danh hiệu tôi, nguyện kiếp sau không còn thọ nữ nhân, quyết đều 

sẽ được toại ý. Nếu chẳng như thế, tôi thề không thành Phật.' Người nữ chỉ 

vì  muốn chuyển  nữ thành  nam,  niệm  Phật A Di Đà, còn được toại  nguyện, 

huống chi những vị đã sanh về Cực Lạc? Cho đến kẻ căn thiếu cũng lại như 

thế. 



Tóm lại, hai câu trên đại ý chỉ luận ở cõi Cực Lạc không có người nữ, kẻ căn 

thiếu, cùng hạng chủng tử nhị thừa mà thôi. 



---o0o--- 




10 

  

Hỏi:-  Nay  tôi  quyết  định  cầu  sanh  Tây  Phương,  nhưng  chưa  biết  phải 

làm những nghiệp gì, và lấy chi làm chủng tử để được sanh về Cực Lạc? 

Lại  hạng  phàm  phu  ở  thế  tục  đều  có  gia  đình,  chưa  biết  không  đoạn 

dâm dục có được sanh về cõi kia chăng? 



Đáp:- Muốn quyết định được sanh về Tây Phương phải có đủ hai hạnh: yểm 

ly và hân nguyện. 



Nói  yểm  ly  là  hàng  phàm  phu  từ  vô  thỉ  đến  nay  bị  ngũ  dục  buộc  ràng  nên 

luân  hồi trong sáu đạo, chịu không biết bao nhiêu  nỗi khổ!  Trong  vòng  lẩn 

quẩn  ấy,  nếu  không  chán  lìa  ngũ  dục  thì  làm  sao  có  thể  thoát  ly?  Cho  nên 

người tu Tịnh Độ phải thường xét thân nầy là một khối thịt xương máu mủ, 

chứa  đựng  đàm  dãi,  đại  tiểu  tiện  và  các  thứ  nhơ  nhớp  hôi  tanh.  Kinh  Niết 

Bàn  nói:  'Vòng  thành  thân kiến  như thế, duy  loài  La Sát  ngu si  mới chịu ở 

trong đó; nếu người có trí ai lại đắm nhiễm thân nầy!” Lại trong Kinh cũng 

nói:  'Thân nầy  là  nơi tập  hợp của các thứ khổ,  là cảnh tù  ngục,  là  một khối 

ung sanh tất cả đều bất tịnh. Nên xét cho cùng, nó không có nghĩa lý lợi ích 

chi khi ta chấp lấy nó, dù là thân của chư thiên.' Vì thế, hành giả ở trong các 

oai nghi hoặc khi nằm nghỉ, lúc thức giấc, nên thường quán sát thân nầy chỉ 

có  khổ  không  chi  vui,  mà  thâm  tâm  sanh  niệm  chán  lìa.  Như  thế,  dù  cho 

không dứt liền được việc nam nữ, cũng có thể lần lần khởi tâm nhàm chán. 

Lại hành giả cũng cần nên quán bảy pháp bất tịnh. Bảy pháp ấy là:  

a. Chủng tử bất tịnh: Thân nầy do nơi nghiệp dâm dục, từ hạt giống tham ái 

mà sanh. 

b.  Thọ  sanh  bất  tịnh:  Mầm  sanh  khởi  của  bản  thân  lại  do  một  điểm  tinh 

huyết cha mẹ hòa hợp trong khi gần gũi. 

c. Trụ xứ bất tịnh: Thai thân ở trong tử cung nhơ nhớp, nằm dưới ruột non, 

trên là ruột già. 

d.  Thực  đạm  bất  tịnh:  Khi  còn  ở  trong  thai,  huyễn  thân  lại  thọ  dụng  huyết 

phần của người mẹ. 

e. Sơ sanh bất tịnh: Khi đã đủ tháng ngày, thai thân đầu hướng về sản môn, 

ra khỏi mình người mẹ cùng một lúc với máu mủ, sự hôi nhơ dẫy đầy. 

f. Cử thể bất tịnh: Trong lớp da ngoài che đậy, thân nầy là tất cả sự hôi nhơ 

của các chất: thịt, xương máu, đàm, đạI, tiểu. 

g. Cứu cánh bất tịnh: Đến khi chết rồi, thân nầy là một đống thịt sình thúi rã 

rời, mặc cho giòi tửa bò lan hoặc quạ diều tha mổ. 

Thân của mình đã thế, thân người khác cũng như vậy. Nếu thường quán sát 

bảy điều ấy, đối với các thân nam nữ mà người đời cho rằng xinh đẹp, cũng 

sanh niệm yểm ly và lửa ái dục cũng lần lần tiêu giảm. Như thật hành được 

môn cửu tưởng quán, càng thêm tốt:  

- Tưởng thân mới chết. 

- Tưởng thây chết đổi sắc bầm xanh tím. 

- Tưởng thây chết sình lên dẫy đầy máu mủ và sắp rã. 

- Tưởng thây sình bấy nứt rã, nước hôi chảy ra. 

- Tưởng thây sình rã, giòi tửa bò lúc nhúc. 

- Tưởng thây sình thịt tiêu hết chỉ còn gân và xương. 

- Tưởng gân cũng tiêu hoại chỉ còn xương nằm ngổn ngang. 

-  Tưởng  thây  bị  thiêu  chỉ  còn  bộ  xương  co  rút,  hay  thây  rã  chỉ  còn  những 

khúc xương thúi. 

- Tưởng nắng chan mưa gội, xương hóa thành khô trắng. 

Lại nên phát nguyện cầu cho mình vĩnh viễn thoát ly thân nam nữ mê nhiễm, 

tạp thực, không sạch của ba cõi, mà được thân pháp tánh Tịnh Độ. Trên đây 

là đại lược về Yểm Ly môn. 

Về hạnh hân nguyện, đại khái có hai điều kiện. 

1.  Phải  nhận  rõ  mục  đích  cầu  sanh:  Sở  dĩ  chúng  ta  cầu  về  Tịnh  Độ  là  vì 

muốn thoát sự khổ cho mình và tất cả chúng sanh. Hành giả phải nghĩ rằng: 

Sức mình yếu kém, còn bị nghiệp ràng buộc, mà ở cõi đời ác trược nầy cảnh 

duyên não phiền quá mạnh. Ta cùng chúng sanh bị chìm đắm nơi dòng mê, 

xoay  vần trong sáu  nẻo, trải qua  trần kiếp từ  vô thỉ đến  nay, cũng  vì  lẽ ấy. 

Bánh xe sống chết quay mãi không ngừng, ta làm thế nào để tìm con đường 

độ mình độ người một cách yên ổn chắc chắn? Muốn được như thế, duy có 

cầu sanh Tịnh Độ, gần gũi Phật, Bồ Tát, nhờ cảnh duyên thắng diệu bên cõi 

ấy tu hành chứng Vô Sanh Nhẫn, mới có thể vào nơi đời ác cứu khổ cho hữu 

tình.  Luận Vãng  Sanh đã nói:  'Phát tâm  Bồ Đề chính  là phát tâm cầu thành 

Phật,  tâm  cầu  thành  Phật  là  tâm  độ  chúng  sanh,  tâm  độ  chúng  sanh  là  tâm 

nhiếp chúng sanh sanh về cõi Phật.' 



Lại  muốn  sanh  về  Tịnh  Độ,  phải  có  đủ  hai  phương  diện:  xa  lìa  ba  pháp 

chướng Bồ Đề và y theo ba pháp thuận Bồ Đề. Ba pháp chướng Bồ Đề là thế 

nào? 



Một là tâm cầu sự an vui riêng cho mình, chấp ngã và tham trước bản thân. 

Hành giả phải y theo trí huệ môn mà xa lìa tâm niệm ấy. 



Hai là tâm rời bỏ không chịu cứu vớt chúng sanh khổ. Hành giả phải y theo 

từ bi môn mà xa lìa tâm niệm ấy. 



Ba  là  tâm  chỉ  cầu  sự  cung  kính  cúng  dường,  không  tìm  phương  pháp  làm 

cho chúng sanh được lợi ích an vui. Hành giả phải y theo phương tiện môn 

mà xa lìa tâm niệm ấy. Nếu lìa ba pháp chướng Bồ Đề, thì sẽ được ba pháp 

thuận Bồ Đề. Xin kể rõ ra đây ba pháp tùy thuận ấy:  

Một là Vô Nhiễm Thanh Tịnh tâm, không vì tự thân mà cầu các sự vui. Bởi 

Bồ Đề là thể trong sạch lìa nhiễm trước, nếu cầu sự vui riêng cho  mình tức 

thân  tâm  có  nhiễm,  làm  chướng  Bồ  Đề  môn;  nên  tâm  thanh  tịnh  không 

nhiễm gọi là tùy thuận Bồ Đề. 



Hai là An Thanh Tịnh tâm, vì cứu độ tất cả khổ cho chúng sanh. Bởi Bồ Đề 

là  tâm  trong  sạch  làm  cho  chúng  sanh  được  an  ổn,  nếu  không  cứu  độ  loài 

hữu  tình  khiến  họ  được  lìa  sự  khổ  sanh  tử,  tức  là  trái  với  Bồ  Đề  môn;  nên 

tâm cứu khổ đem lại an ổn cho chúng sanh gọi là tùy thuận Bồ Đề. 

Ba là Lạc Thanh Tịnh tâm, muốn khiến cho chúng sanh được Ðại Niết Bàn. 

Bởi Ðại Niết Bàn là chỗ cứu cánh thường vui, nếu không khiến cho loài hữu 

tình được niềm vui cứu cánh tức là ngăn che Bồ Đề môn; nên tâm muốn cho 

chúng sanh được hưởng cảnh thường lạc gọi là tùy thuận Bồ Đề. 



Làm  thế  nào  để  thành  tựu  sự  xa  lìa  và  tùy  thuận  trên  đây?  Ấy  là  phải  cầu 

sanh Tịnh Độ để được thường gần Phật, tu hành cho đến khi chứng Vô Sanh 

Nhẫn. Chừng đó mặc ý cỡi thuyền đại nguyện vào biển luân hồi, vận tâm bi 

trí cứu vớt chúng sanh, tùy duyên mà bất biến, không còn chi trở ngại nữa. 



Tất cả mấy điểm trên đây là thuyết minh về mục đích cầu sanh. 

2. Nên quán tưởng y chánh cõi Cực Lạc: Hành giả nên quán tưởng báo thân 

của Phật A Di Đà sắc vàng rực rỡ, có tám muôn bốn ngàn tướng, mỗi tướng 

có tám muôn bốn ngàn vẻ đẹp, mỗi vẻ đẹp có tám muôn bốn ngàn tia sáng, 

soi khắp pháp  giới,  nhiếp  lấy chúng sanh  niệm Phật.  Lại  nên quán cõi Cực 

Lạc  bảy  báu  trang  nghiêm  như  các  kinh  Tịnh  Độ  đã  nói.  Ngoài  ra,  người 

niệm Phật khi bố thí, trì giới, cùng làm tất cả hạnh lành, đều phải hồi hướng 

cầu cho mình và chúng sanh đồng sanh Cực Lạc. 

Nếu thật hành hai điều trên, hành giả sẽ phát tâm khát ngưỡng Tây Phương, 

quyết định sẽ được vãng sanh. Và đây là Hân Nguyện Môn. 





Ðánh máy: Huệ Toàn 



---o0o--- 

HẾT 





cover_image.jpg
Tinh-Do-Thap-
Nghi-Luan-Tri-
Gia-Dai-Su-HT-

Thien-Tam-






index-1_1.jpg





